
Heterotopías para la infancia: reflexiones a propósito de su “desaparición” y del
“final de su educación”1

Por:

Andrés Klaus Runge Peña2

-I. Introducción. -II. El descubrimiento de la infancia: aportes desde un nuevo
campo historiográfico. -III. La infancia como “demarcación”: planteamientos
sobre su desaparición y sobre el final de la educación. -IV. Heterotopías para la
infancia: el nuevo reality Kid Nation entre mysterium tremendum y fascinosum. -
Bibliografía.

Resumen: Este escrito presenta una serie de trabajos que, bajo presupuestos sobre la

infancia como construcción socio-histórica, tratan la relación infancia, educación y

sociedad. En él se reflexiona sobre las sugestivas y controvertibles tesis acerca de la

“desaparición de la infancia”, la “infancia como ficción”, la “infancia como medio de la

educación”, la “finitud de la pedagogía” y el “final de la educación”. Al final se hace

referencia al nuevo reality Kid Nation como pretexto para volver sobre los debates

teóricos anteriormente tratados y situar nuevamente el debate acerca de las maneras

cambiantes en que comprendemos la infancia en la actualidad, pero también como

ejemplo de un espacio heterotópico en el que las representaciones sociales de la

infancia se desestabilizan de un modo socialmente permitido que, a su vez, fascina y

cuestiona a la sociedad.

Palabras clave: infancia, heterotopías, educación, desaparición de la infancia, reality.

1 Una primera versión de este artículo se presentó en el Seminario Representaciones Sociales, Políticas y
Exclusión, Medellín, octubre 19-20 de 2007, y hace parte de los resultados de indagación que se vienen dando en
el marco del Doctorado en Educación: Línea Pedagogía Histórica e Historia de las Prácticas Pedagógicas de la
Universidad de Antioquia.

2 Licenciado en Educación: Inglés-Español de la Universidad de Antioquia, Doctor en Ciencia de la Educación de la
Universidad Libre de Berlín, Profesor de Pedagogía y Antropología Pedagógica de la Universidad de Antioquia,
Coordinador de la Línea de Pedagogía Histórica del Doctorado en Educación de la U. de A. y Coordinador del
Grupo de Investigación sobre Formación y Antropología Pedagógica e Histórica ——. E-Mail:
aklaus@ayura.udea.edu.co. Agradezco los comentarios hechos por los profesores Juan David Piñeres Sus y
Alexander Hincapié García.

mailto:aklaus@ayura.udea.edu.co


2

Abstract: This article presents some approaches which had to do with the relationship

between childhood, education and society and whose principal assumption is to

conceive childhood as a social and historical construction. The article reflects on this

suggestive and controversial thesis about the “disappearance of childhood”, “childhood

as fiction”, “childhood as a medium of education”, the “end of pedagogy” and the “end of

education”. Finally, it refers to the new reality Kid Nation as a way of reconsidering those

discussions about childhood mentioned before in order to situate the debate about the

changing ways in which childhood is understood today, but also as an example of a

heterotophical space in which social representations of childhood are destabilized in a

allowed social way which also fascinates and challenges society.

Key words: childhood, heterotophies, education, disappearance of childhood, reality

“La infancia se presenta como un fenómeno histórico. El
Cristianismo ha anticipado su idea mediante la consagración de la
debilidad y la familia burguesa la ha realizado algunas veces. En
los siglos cristianos, la razón en el niño se ha manifestado en el
sentido de aquella operación por la que la autoconservación
somete bajo su voluntad a todo lo que no pueda defenderse […]
Después de que en el mundo cristiano se procurase el infierno a
los pequeños, en el Ilustrado se les deparaba el cielo cristiano.
Deben vivir sin problemas, porque han sido elegidos como imagen
de la inocencia”.

Max Horkheimer, 1973, p. 165

“La niñez no hay que verla tanto como una realidad social, sino
como un constructo mental en la cabeza de los adultos. Ese
constructo ha encontrado su derribamiento histórico en el discurso
sobre la infancia; es decir, en el discurso sobre sí mismo. En ese
discurso histórico se han acreditado, retransmitido, modificado y
actualizado representaciones viejas, antiquísimas y, en parte,
arcaicas sobre la infancia. Ésta es una historia mítica de la
infancia. Objeto de un análisis histórico-antropológico de la infancia
es por ello el discurso mitológico y no la así llamada realidad social
que, por fuera de su condición lingüística, no puede ser investigada
con ningún método de investigación”.

Dieter Lenzen, 1997, p. 375



3

I. Introducción

La infancia como construcción histórica, social y cultural es un tema que ha venido

ganando mucha visibilidad en las últimas décadas dentro de las ciencias sociales y

humanas. Si bien la infancia como asunto ya había hecho parte de la reflexión

pedagógica desde hace mucho tiempo, la concepción de ésta como una construcción

histórica y social ha sido de aparición reciente y sólo hasta hace muy poco se han

empezado a analizar las consecuencias de ello, sobre todo para la reflexión pedagógica

y la praxis educativa. Se le debe particularmente al trabajo de Ariès: El niño y la vida

familiar en el Antiguo Régimen3, publicado originalmente en francés en 1960 y reeditado

en 1973, el haber abierto la historia de la infancia como un nuevo campo de indagación

histórica. Desde la publicación del mencionado libro hasta la fecha, no sólo han crecido

exponencialmente los trabajos en esta orientación, sino que se han creado

instituciones, grupos de investigación y revistas sobre esta temática.

Particularmente, en la década de los 80 del siglo pasado hubo una serie de trabajos

que, también bajo estos presupuestos socio-históricos, trataron la relación infancia,

educación y sociedad. Estos trabajos siguen dando de qué hablar en la actualidad por

su carácter polémico; sin embargo, en el contexto nuestro no han contado con una

amplia difusión. Las sugestivas y controvertibles tesis planteadas en estos escritos,

unas sobre la “desaparición de la infancia” (Postman, 1983), la “infancia como ficción”

(Hengst et al., 1981), la “infancia como medio de la educación” (Luhmann, 1991), otras

sobre la “finitud de la pedagogía” (Wünsche, 1986) y el “final de la educación”

(Giesecke, 1996) han permanecido al margen de los grandes debates actuales de las

ciencias sociales y humanas en nuestro país, pero muy especialmente por fuera de la

reflexión pedagógica. Atendiendo a lo anterior, en este escrito se busca hacer un

recorrido crítico por los planteamientos principales de los autores anteriormente

referenciados con el propósito de ahondar más en esa relación harto problemática entre

infancia, sociedad y educación, y abrir así la discusión en el contexto pedagógico y

social. Para ello, en un primer momento, me centro nuevamente en las principales tesis

3 Cf.: Ariès, 1987.



4

de Ariès. Luego paso a los autores en cuestión y, finalmente, a modo de cierre hago

referencia al nuevo reality Kid Nation como pretexto para volver sobre los debates

teóricos anteriormente tratados y situar nuevamente el debate acerca de las maneras

en que comprendemos la infancia en la actualidad, pero también, como ejemplo de uno

de esos espacios heterotópicos en los que las representaciones sociales de la infancia

se desestabilizan de un modo socialmente permitido que, a su vez, fascina y cuestiona

en tanto experimento. Se trata de un evenement que en sí da de qué hablar y con ello

muestra la inestabilidad del objeto al que el concepto de infancia se refiere, sobre todo,

como criterio de demarcación (infancia/adultez). En ese marco de reflexiones quiero

dejar también para el debate unos cuestionamientos a la teoría de las representaciones

colectivas y sociales, a saber: ¿Hasta qué punto entender la infancia como una

representación colectiva o como una representación social? Si se ha pasado de una

concepción de la infancia como algo estable y homogéneo a una visión, llamémosla

postmoderna, de la infancia como algo complejo, histórico, cultural y variable, ¿podría

entonces plantearse que una representación colectiva puede convertirse en una

representación social? ¿No son más bien las representaciones colectivas el resultado

de la falta de una conciencia histórica del mundo y las representaciones sociales la

consecuencia lógica de una sociedad que se entiende como compleja y diversa?

II. El descubrimiento de la infancia: aportes desde un nuevo campo
historiográfico

Es de recordar que para Ariès el “descubrimiento de la infancia”, como descubrimiento

de la sociedad de los adultos, tiene sus inicios con la época moderna. Según su tesis

central, antes, en la Edad Media, la infancia no existía como existe hoy para nosotros;

dicho con otras palabras, los adultos no tenían una conciencia clara de lo que podría

ser la infancia como una parte diferenciada del ciclo vital humano y, en cuanto tal, como

un estado digno de una atención y de un interés específicos por parte de la sociedad.

Con esto último no se alude a un trato para con los niños y niñas —niños y niñas ha

habido siempre—, sino a una comprensión diferenciada de los mismos. A la luz de

estas apreciaciones, la infancia aparece para Ariès como un suceso histórico, como una



5

construcción del entendimiento humano occidental que este autor se dedica a

evidenciar a partir de registros de diferente tipo.

Algunas de las tesis básicas que se desprenden del trabajo de Ariès son las siguientes:

o La infancia no ha existido siempre; es decir, no siempre ha habido esa distancia

percibida y considerada que se plantea entre adultos y niños. En el Medioevo, por

ejemplo, no había dicha delimitación. Para ese entonces una vez el niño se hacía

entender —no olvidemos que etimológicamente infante alude al que todavía no

habla— y se podía mover por sí mismo, entraba en una relación de aprendizaje e

imitación espontáneos con la persona adulta. En ese sentido no tenía propiamente

un espacio de vida separado del adulto.

o Durante el siglo XVII aumenta el interés por la educación de niños y niñas,

especialmente bajo la influencia de los moralistas, pedagogos y hombres de la

iglesia. Se parte de que niños y niñas no son amorales; pero en tanto tábulas rasas,

materiales sin pulir o “masas informes y brutas”, como diría Comenio (1994) el padre

de la pedagogía moderna, deben ser educados. Desde un punto de vista teológico y

antropológico, los niños y niñas comienzan a ser vistos como seres perfectibles,

formables y, por tanto, necesitados de educación. En tanto sujetos de cuidado y

protección, perfectibles y necesitados de educación, los niños y niñas se van

convirtiendo en un asunto que resulta ser de responsabilidad de los adultos.

o Con lo anterior a la familia se le adjudica una nueva tarea: en vez sólo de

proporcionar el linaje y el bienestar, le compete ahora también una función moral —

apoyada, por supuesto, por la Iglesia—. La familia burguesa queda así centrada en

torno al niño, con lo que asegura su propia continuidad, que es, igualmente, la de los

niños y niñas en tanto generaciones en curso. En el siglo XVIII esta dinámica se

hace extensiva a las diferentes clases sociales, lo cual conlleva notables cambios

demográficos y diferenciaciones de clase más visibles.



6

o Con la centralización del estado y el cambio en las formas de agrupamiento y

sociabilidad de los grupos humanos se va consolidando, hacia el siglo XV y XVI, la

familia burguesa. Toma forma la concepción del núcleo familiar como un compuesto

de padres e hijos y como unidad básica de la sociedad.

o Al lado de la educación familiar, se consolida la educación escolar que reafirma su

existencia, precisamente como el lugar encargado de hacer que el niño, en tanto

sujeto formable y educable, deje de ser niño y se convierta en adulto. Así, desde el

punto de vista pedagógico y a diferencia, en cierto sentido, de los humanistas, la

educación humana durante la “primera modernidad” ya no apuntaría tanto a un

proceso de realización de por vida, sino que aquélla, gracias al descubrimiento de la

infancia —como es el caso con los Jesuitas—, queda concebida como el medio

adecuado para la formación del ser humano, desde el punto de vista de la

socialización y preparación para el trabajo y la infancia, a su vez, empieza a ser

entendida como el tiempo propicio para tal fin. La infancia entra a ser comprendida

como tiempo para la educación y la formación, y por tanto, como un periodo para el

disciplinamiento de la voluntad —del cuerpo, los deseos, la imaginación y la

sensibilidad— y para la escolarización del espíritu.

o La escuela y el nuevo entorno familiar ayudan a alejar a niños y niñas de la sociedad

de los adultos que, cada vez más, se separan de aquéllos con mayor radicalidad a

partir de sus propias dinámicas y actividades.

o El origen de la sociedad industrializada, masificada y supuestamente democrática

hace que la familia se convierta en el lugar de identificación de las nuevas

generaciones. Sin embargo, también lo que ella no pueda ofrecer en términos de

educación y capacitación de las nuevas generaciones (educación doméstica y

familiar), es traspasado a la escuela como asunto de su competencia y

responsabilidad (educación escolarizada e institucionalizada).



7

Así pues, en los planteamientos de Ariès el surgimiento de la infancia en Occidente

viene dado fundamentalmente por la aparición de dos instituciones modernas, a saber:

la familia y la escuela. En las sociedades modernas, a niños y niñas se les adjudica un

lugar particular dentro de la sociedad, específicamente dentro de la familia, como la

parte articuladora e integradora de esta última. La constitución de la familia (padre,

madre e hijos) como unidad nuclear de la sociedad va de la mano con un proceso en el

que los niños y las niñas dejan de ser vistos como una parte indiferenciada de la

comunidad y del grupo familiar —de parentesco—. Es decir, los niños dejan de hacer

parte de un cuerpo colectivo y quedan articulados al núcleo familiar burgués. Es por eso

que, dentro de esa lógica, la familia moderna burguesa resulta difícil de concebir sin

niños. Es más, la familia misma se articula precisamente en torno a los niños.

En el marco de la ideología del progreso de la sociedad occidental moderna, los hijos e

hijas aparecen como proyección4 de los padres y madres con miras a un futuro

diferente y, sobre todo, mejor. De allí que, como lo dice Horkheimer, aquéllos deban

“vivir sin problemas, porque han sido elegidos como imagen de la inocencia […] En

el niño burgués del periodo tardío se refleja lo real en la mentira con la que los

empresarios tenían que mantener a raya a los obreros: la utopía de la felicidad

eterna. En ella, los burgueses han conservado para sí la fe propia de aquellas

formas sociales caducas en las que ellos mismos ocupaban aún una posición

inferior” (Horkheimer, 1973, p. 165-166).

Así pues, la toma de conciencia sobre la ineluctable condición de finitud humana, vista

ahora desde un horizonte de comprensión social en donde la obsesión es el progreso,

no sólo despierta el angustioso anhelo por vivirlo todo, sino también por perpetuarse

(biopoder). Debido a este anhelo secularizado de infinito, la vida del adulto se proyecta

en la de los hijos, como una manera de eternizarse. Igualmente esa proyección hacia

un futuro mejor trae consigo un momento de sacrificio: se sacrifica el momento presente

4 El concepto de “proyección” en sentido psicoanalítico alude a una serie de atribuciones que alguien le hace a otro
de los defectos o intenciones que no quiere reconocer en sí mismo. Este concepto fundamental para la psico-
historia o psico-génesis de la infancia ha sido desarrollado por De Mause (1997).



8

de los niños y niñas, y la infancia se convierte en un periodo que debe ser intervenido.

Desde el punto de una historia de las ideas, acá se puede ver en ese sentido el aporte

de Rousseau que toma forma concreta en una doble dimensión con consecuencias

paradójicas (Runge, 1999): por un lado, se trata de un reconocimiento de la infancia. Se

la reconoce como una etapa con su propia dignidad y, en ese sentido, se le otorga un

lugar a niños y niñas; pero, de otro lado, ese lugar, ahora visto como momento de

carencia y de desconocimiento, como terra incognita que debe ser conquistada, como

espacio de agitación, como animalidad que debe ser humanizada, lleva entonces a su

intervención: la paradoja de un reconocimiento que se convierte, a su vez, en

conocimiento, intervención y sometimiento.

Los padres comienzan a interesarse entonces por el estudio de sus hijos y la infancia

queda determinada así como un periodo de aprendizaje sobre el que los especialistas

deben saber mucho más; dicho con otras palabras, los niños y niñas se escolarizan y la

infancia se pedagogiza —se psicologiza, se piensa social y antropológicamente, etc.—.

Ésta queda entendida no sólo como una etapa en la que se requiere de educación, sino

y fundamentalmente, como una etapa humana obligada a un largo proceso de

escolarización. Se cierra así el grillete infancia, educación y escuela.

III. La infancia como “demarcación”: planteamientos sobre su desaparición y
sobre el final de la educación

En la línea histórica y social que trata sobre el surgimiento de la infancia están también

otros trabajos que plantean su actual desaparición y que se inscriben dentro de una

historia de la infancia como historia de una demarcación. Las reflexiones sobre la

infancia como una “demarcación” tienen como uno de los grandes referentes el libro del

mediólogo Neil Postman (1931-2003): La desaparición de la infancia5. En esta

perspectiva están, además, trabajos de comienzos de los ochenta como los de

Giesecke: El final de la educación. Nuevas oportunidades para la familia y la escuela6 y

5 Cf.: Postman, 1983.
6 Cf.: Giesecke, 1996.



9

los de Hengst y otros: La infancia como ficción7. Con una orientación que podríamos

denominar “deconstruccionista” está también el trabajo de Dieter Lenzen al que se

aludirá a continuación.

El común denominador de estos planteamientos es un cuestionamiento al concepto de

infancia y a sus insuficiencias explicativas en el contexto de las sociedades actuales. En

estos trabajos se coincide en que la situación actual de las sociedades occidentales y

occidentalizadas se encuentra pasando por una serie de cambios profundos que vienen

incidiendo, en ese caso específico, en las formas de entender y tratar a la infancia, lo

que supone un cuestionamiento al concepto en cuestión y la necesidad de una reflexión

más acorde con las circunstancias actuales por parte de los científicos de las ciencias

sociales y humanas.

La concepción de la infancia como un modo de “demarcación” plantea entonces que,

bajo las condiciones sociales y culturales contemporáneas, especialmente con la

irrupción de los nuevos mass medias y las nuevas tecnologías, la infancia como criterio

de delimitación y como marcador de una frontera generacional (niño/adulto, menor de

edad/mayor de edad, aprendiz/enseñante, competente/no competente) pierde en

significación. Es decir, el concepto tradicional de infancia aparece como algo obsoleto

en la medida en que la “realidad” de niños y niñas de nuestro tiempo —los discursos y

prácticas en los que están involucrados— no es comprendida adecuadamente por

aquél. Asistimos a lo que, desde una teoría de las representaciones sociales, se puede

concebir como una variación del objeto.

3.1. Mitología de la infancia

En su Mitología de la infancia, Lenzen dice:

“Si la infancia es una construcción de los adultos, entonces se tienen que investigar

en la historia de la cultura las representaciones en las que se expresa la

7 Cf.: Hengst y otros, 1981.



10

comprensión de los adultos sobre la infancia y, según esto, habría que buscar cómo

se formó el concepto de infancia en las fases de la vida de los adultos […] Si se

persigue históricamente en las cabezas de los adultos el constructo sobre la infancia,

entonces el resultado de la reconstrucción sería un sistema de mitos sobre la

infancia, en el mejor de los casos, una mitología de la infancia […] Si la tematización

de la infancia es la tematización del autor como adulto […] entonces no se puede

esperar una confirmación de tesis generales satisfactoriamente conocidas sobre la

historia de la infancia” (Lenzen, 1985, p. 12-13).

Para Lenzen existen cada vez menos diferencias entre la fase de infancia y de adultez.

Incluso muchos de los ritos que señalaban el paso de un estado al otro están en

proceso de extinción. En ese sentido, este autor habla de una infantilización del adulto y

de un proceso indentificatorio, o mejor, de un balance de la identidad, entendido como

“pubertad duradera” (Lenzen, 1985, p. 278-299). La tarea de la pubertad en la cultura

moderna consiste en ser efectiva en el nivel de la metaidentidad, es decir, el de ser un

estado que no se alcanza, el de ser un estado de permanente balance. La pubertad es

por ello el rito de la metaidentidad.

Paradójicamente, se constata también en la época contemporánea que cada vez son

más los espacios socio-culturales en que lo específico para la infancia tiene cabida:

desde la UNICEF y la preocupación por su calidad de vida, hasta la declaración de los

derechos de la infancia, pasando por los productos de consumo y ofertas

particularizadas para este grupo humano. En cierta medida la infancia no desaparece,

sino que se convierte en medio para erosionar lo infantil. Dicho con otras palabras, los

criterios de demarcación entre infancia y adultez se resquebrajan —lo infantil se

desdibuja— y la infancia, por su parte, coloniza y se expande —se resignifica— en los

ámbitos de lo social y lo cultural. La concepción tradicional de infancia desaparece

porque la sociedad penetra e interviene en los espacios en que anteriormente la

infancia se tenía como una presencia diferenciada —a la del adulto—. Ocurre también

una expansión de la infancia que tiene como consecuencia una infantilización de los

adultos —que quieren verse jóvenes, seguir estudiando, etc.— y ésto lleva, a su vez, a



11

un “endiosamiento” (Lenzen, 1989, p. 857) de la infancia —como condición que hay que

anhelar, admirar, adorar, etc.—. La cotidianidad se llena de símbolos, en lo que se le

otorgan características divinas y sagradas a los niños en el sentido de deidades

redentoras8.

Lenzen (1997) constata cómo en las sociedades contemporáneas se expande el sector

educativo, lo que otros han denominado sociedad de aprendizaje o la vida como

escuela —para volver a lo planteado por Comenio—. Paralelo a este proceso expansivo

del sector educativo y del tiempo para aprender y formarse, se vive como facticidad la

disolución de la infancia como medio de comunicación. En una terminología que no

oculta el influjo de la teoría de sistemas desarrollada por Luhmann, Lenzen plantea

como problemática la situación que él denomina “desbinarización de la codificación en

el sistema educativo y formativo” (Lenzen, 1997, p. 234). Y aunque este no es sólo un

problema que enfrenta el sistema educativo contemporáneo junto con sus teorías de la

educación y de la formación —también es propio del sistema de salud (sano/enfermo),

del derecho (justo/injusto) e incluso del sistema de ciencia (verdad/verdades;

método/métodos)—, Lenzen nos remite con ello a la doctrina de la imago dei como

punto problemático en el que lo adulto se define a partir de la experiencia —ritual,

simbólica— de “muertes sucesivas” que lleva consecuentemente a una permanencia en

el estado de niño o de “eternización de lo infantil en la cultura de adultos” tal y como lo

trabajó en su Mitología de la infancia. Según este autor, la razón de todo ello9 se puede

reconstruir a partir de la teología, ya que la

“relación entre dios y el hombre en la semántica cristiana no está codificada

binariamente. A pesar de que los hombres no pueden devenir nunca dios, dios sí

8 Un ejemplo de esta divinización y mitologización puede ser la situación en la que personas adultas en
un cierto estado de embriaguez, incluido el conductor, optan por desplazarse en un auto, sin ninguna
inhibición frente a los riesgos que ello conlleva. Situación que no tendría la misma significación si con
ellos hubiera niños. Lo que se ve es que a pesar de que adultos e infantes son todos seres humanos que
bajo esta situación pueden poner en riesgo su vida, estos últimos son revestidos de una significación
sagrada y mítica particular, que modifica la concepción de la situación y la manera de actuar en ella.
9 Lenzen se pregunta si la “desbinarización de la codificación en el sistema educativo y formativo no es una parte
integrante de un proceso más abarcante que, con la Ilustración y con la secularización, caracteriza obligatoriamente a
todas las partes del sistema, cuyos elementos esenciales para su autodefinición están remitidos a fuentes religiosas
(cristianas) originarias” (Lenzen, 1997, p. 234).



12

puede volverse hombre. Sin embargo, los hombres pueden, por su semejanza a

dios, acercarse a la imago dei, mediante lo cual el ciclo de vida (Lebenslauf), en la

forma de un camino de salvación, se convierte en una especie de una oscilación

duradera (Daueroszillation) entre aquí y allá, entre el acá y el más allá, entre dios y

el hombre. La relación ‘adulto–niño’ está construida análogamente a la de ‘dios–

hombre’ y por lo menos no de una manera binaria hasta tanto permanezca

mantenido el recuerdo sobre esa analogía. En consecuencia, con la muerte de dios

tampoco se abre un camino hacia la binarización, sino a una especie de

reforzamiento monádico del polo conceptual restante: niño. Con la muerte de dios

está el hombre virtualmente muerto. Ya no puede, en tanto creador/educador, entrar

en escena” (Lenzen, 1997, p. 233).

3.2. La desaparición de la infancia

Postman, en el libro mencionado anteriormente, hace un esbozo histórico de lo que han

sido las concepciones de la infancia como fase de la vida y cómo éstas han estado

social e históricamente determinadas. Después de ese recorrido histórico, Postman se

adentra en el significado de la infancia para el presente. Este autor plantea que la

infancia es un constructo social que se originó básicamente con el surgimiento del texto

impreso y que, de acuerdo con ello, el punto determinante fue el criterio, o mejor, el

punto de demarcación que el autor denomina “literalidad social” (Postman, 1983, p. 28).

Gracias a las formas masivas de impresión y al surgimiento de la imprenta, se hizo

posible la conservación de grandes cantidades de saber; lo que llevó a que el acceso a

ese saber quedara limitado tan sólo para aquellos que podían leer. Así, aprender a leer

se convirtió en algo necesario y dividió a los seres humanos, según la tesis de Postman,

en lectores y no lectores, alfabetos y analfabetas. Suponiéndose allí que los lectores y

alfabetas eran los adultos y que los que se encontraban aprendiendo a leer eran los

niños. De acá resultaría también otra forma de demarcación entre los que saben y los

que no saben o todavía no saben10. De otra parte, según este autor, con el aumento y

10 Cf.: Postman, 1983, p. 27-28



13

fijación del saber se originó también un proceso de prescripción de las reglas y formas

de comportamiento que se extendió gracias al libro impreso como medio masivo.

La tesis sobre la desaparición de la infancia se basa precisamente en que, debido a los

nuevos mass medias y a las nuevas tecnologías, los secretos de la vida, que otrora

cumplían con ese criterio diferenciador, ya hoy no lo cumplen. Lo que antes hacía a los

niños infantes por no saber leer y, en consecuencia, por no tener acceso a ciertos

saberes y “secretos” de los adultos, no se cumple hoy en día, pues al igual que los

adultos aquéllos tienen acceso a esos secretos, especialmente a través de los nuevos

medios y las nuevas tecnologías. Dicho en la lógica de argumentación de Postman, sin

secretos no puede haber algo así como la infancia.

Así, al cambiar el escenario simbólico, según su forma y su contenido, en el que se

llevaba a cabo el desarrollo humano, especialmente, en el sentido de que ya no es más

necesario diferenciar entre la capacidad de percepción del adulto y del niño, entonces

ambas fases de la vida tienden inevitablemente a mezclarse: todos estamos

antropológicamente —biológicamente— dispuestos para percibir imágenes. Es decir, la

infancia, como criterio de demarcación, comienza a desaparecer. Para Postman, con la

televisión se plantea entonces la desaparición de la línea de demarcación entre niño y

adulto, a partir de tres razones: primero, porque no se necesita de una instrucción para

acceder a ella, a su forma. Segundo, porque no le impone exigencias complejas ni al

pensamiento ni al comportamiento. Y tercero, porque no diferencia al público. En la

segunda parte de su libro, Postman hace entonces un análisis de la infancia,

especialmente en relación con lo que ha implicado la influencia de la televisión. Ésta,

comparada con la palabra impresa, con el libro, es asequible tanto para niños como

para adultos y, en ese sentido, los niños tienen igual acceso a temas como la

sexualidad y la violencia —a los secretos— que antes les eran reservados a los adultos.

La crítica de Postman queda dirigida a la sociedad industrial con sus medios. En el

meollo de su análisis entra fundamentalmente la televisión, a la que este autor ve como

algo negativo. De modo que su reclamo por el derecho a una infancia para niños y



14

niñas pasa por alto el hecho de que en la actualidad ya no hay lugar en el que la

infancia se encuentre aislada; por el contrario, hoy más que nunca la infancia es objeto

de discursos y prácticas de distinta índole.

Por ello en Postman resulta una visión conservadora que bajo el lema de la

desaparición de la infancia se plantea el peligro de la pérdida de ciertos “valores”;

valores ligados a la posición de poder del adulto. Contra Postman, se podría afirmar,

más bien, que lo que desaparece es una adultocracia instaurada a partir de una

jerarquización basada en el saber. La infancia es resignificada, precisamente debido a

su carácter histórico y social, en el marco de nuevos discursos y prácticas que vuelven

obsoletas las cargas del significado paradisíaco e inocente del concepto.

3.3. El final de la educación

Si los criterios de demarcación entre el infante y el adulto pierden estabilidad, entonces

¿qué consecuencias resultan de ello para la educación? El pedagogo social Giesecke

habla en ese sentido del final de la educación y propone que volvamos a concebir a los

niños y niñas como personas adultas pequeñas, responsables de sus propios asuntos.

Para él, la infancia es un concepto anticuado y la “educación” es un concepto

legitimatorio, con el que se justifica todo aquello que se emprende con los niños, así sea

en el marco de una buena voluntad —adulta—. Según lo anterior, los niños deben

convertirse en sujetos de su propia vida y no en objetos de manipulación o

adoctrinamiento educativo. Si antes la educación se justificaba como instancia

responsable del futuro de los niños, ahora son ellos mismos los que se tienen que hacer

responsables de ese futuro. En ese sentido la educación no se puede legitimar dentro

de aquella lógica, sino como acompañamiento en el presente de esos niños. Las

relaciones generacionales —adulto e infante— han cambiado y con ello los criterios de

diferenciación; por ejemplo, los basados en el saber, la experiencia o la madurez. Esto

se refuerza con una serie de prácticas de socialización ligadas a experiencias

orientadas en y para el presente, vinculadas igualmente a experiencias de consumo y

de utilización del tiempo libre. Es decir, las experiencias constructivas del ahora no se



15

proyectan a un futuro —laboral—; no se trata de encaminar todo en torno a ese

proyecto de futuro: “veíamos ya que no sólo el aprendizaje de la lectura y la escritura

debía separar a los niños de los adultos, sino también la forma moderna de trabajo.

Ahora se agrega a ello un nuevo momento: el interés burgués por el niño y su futuro.

Todo esto interactuaba, de tal modo que el niño era sacado de la plenitud de la vida

social y crecía en una especie de provincia pedagógica, en todo caso, en un mundo

infantil propio” (Giesecke, 1996, p. 17) que, bajo las circunstancias actuales, ya no es

posible, precisamente porque, de un lado, la “pedagogización exige la

desresponsabilización de todos los involucrados en el suceso educativo —tanto los

niños como los adultos—, es decir, reduce la responsabilidad en las instituciones

pedagógicas dentro de un marco de derechos descriptibles” (Giesecke, 1996, p. 89).

Ello quiere decir, bajo el presupuesto ilustrado de que la educación vuelve a un menor

de edad en un mayor edad, que los niños se deben volver desde temprano

responsables por su futuro e interiorizarlo. De otro lado, el descubrimiento temprano por

parte del niño de sus propias capacidades llevaría también al descubrimiento de sus

propias limitaciones, lo que supondría asumir la propia vida a partir de allí, sin

necesariamente tener que rendirles cuentas a los padres. Con ello se rompería también

el poder del adulto en tanto educador e implicaría una nueva forma de trato entre las

generaciones, particularmente en el espacio familiar, y, consecuentemente, una nueva

redefinición del papel de la escuela.

Así pues, educar significaría ante todo apoyar, motivar, incitar y, ya no tanto, hacerse

responsable por el éxito del otro. Se trata de abrir espacios para experiencias

formativas. Los niños quieren crecer y quieren que se los deje crecer; por ello habría

que dejarlos bajo su propia responsabilidad lo más pronto posible y, eso si, ofrecerles la

ayuda y acompañamiento tan pronto como la necesiten. La paradoja de esta visión

ilustrada es que al glorificarse lo infantil e incluso convertirse en el punto de orientación

para el futuro desarrollo del estado adulto, se elimina el ímpetu ilustrado del que tal

posición resulta, pues si se supera la principal característica diferenciadora entre los

niños y los adultos, a saber: la todavía faltante formación —educación— del niño,

entonces se pone en cuestionamiento el papel de la educación y de la reflexión



16

pedagógica11. Éstas tenderían a desaparecer, al menos si la comprensión de las

mismas sigue siendo igual.

Pero en lo que respecta a la reflexión pedagógica y a la educación, si el aprender no es

algo que finalice con los certificados de madurez y si hoy hablamos de una sociedad del

aprendizaje y del conocimiento, entonces lo que se evidencia para el sistema de

educación es que todavía trabaja con un referente problemático: la infancia. En la

medida en que hablamos —desde un punto de vista pedagógico— que la formación

final de los individuos se marca sólo con la muerte, entonces el término “infancia”

reduce la semántica de la formación y del aprendizaje de por vida —del long life

learning— y, en consecuencia, “paidocentraliza” las reflexiones del sistema de

educación y del sistema de la ciencia de la educación. ¿A qué medio recurrir entonces

para que la educación y la formación, para que la educación formal, informal, para que

el niño y el sujeto en permanente formación, encuentren un lugar dentro del sistema de

educación, y para que haya reflexiones que den luces a todo ello? Luhmann propone

entonces el concepto de ciclo vital (Lebenslauf) como medio del sistema de educación

que, a diferencia del de “biografía”, alude también a una parte no escrita, no sabida y

por realizar, y que acoge por igual a niños y a adultos. El ciclo vital no se encuentra

predeterminado por metas educativas12, rompe con el adaptacionismo, con la teleología

todavía viva, pero pedagógicamente mundanizada de la imago dei, y se hace

referencia, más bien, a la apertura de posibilidades y a la movilidad —y movilización—

de la vida. Debido entonces a que la formabilidad (espontaneidad interna y propia) es

indeterminable y sólo es comprensible en sus realizaciones concretas —y

permanentes—, la acción educativa nunca podrá reducirse a una tecnología.

Así pues, la crisis educativa se puede ver como parte de una crisis social y cultural

mayor. La sociedad actual vive de y en unas inseguridades que ponen en

cuestionamiento a instituciones como la familia y ciertas formas de la vida pública y con

ello las concepciones mismas de la infancia y de su educación: “Donde no hay

movilidad social, tampoco hay un futuro abierto, y donde no es necesaria una

11 Cf.: Lenzen, 1985, p. 22.
12 Cf.: Lenzen, 1997, p. 236.



17

responsabilidad por el futuro del niño, la educación se vuelve superficial, ya que se

vuelve suficiente la socialización a través de una habituación participativa a las reglas

de la comunidad social” (Giesecke, 1996, p. 31).

Los planteamientos de estos autores siguen siendo de importancia para pensar el lugar

de la infancia en la sociedad. Una de esas formas actuales de habérselas con la

infancia son los medios masivos. En ellos las concepciones de la infancia muestran su

variabilidad y su carácter poco estable. Un caso interesante que permite entrar en

discusión con las tesis anteriormente expuestas y que permite además volver a

reflexionar sobre el lugar que la sociedad le da —busca darle o experimenta darle— a la

infancia es el reality Kid Nation, en el que esta última aparece resignificada desde

diferentes discursos y asumida en su carácter desconcertante, fascinante y, por tanto,

llamativo. En la medida entonces en que la infancia es una concepción social e

histórica, en lo que sigue planteo que la sociedad misma crea unos espacios de lo no

permitido para contrarrestar con lo que concibe como permitido. La infancia como terra

incognita no escapa a estas dinámicas. Hablo entonces de heterotopías para la infancia

como aquellos lugares en que niños y niñas se ponen como experimento de situaciones

sociales en las que el concepto mismo de infancia se evidencia en su inestabilidad.

Inestabilidad que ratifica lo planteado por los autores trabajados y que muestra la

dinámica de la sociedad —de los adultos— para redefinir y resignificar una de las

instancias a partir de la cual y con base en la cual la sociedad —los adultos— busca

definirse.

IV. Heterotopías para la infancia: el nuevo reality Kid Nation entre mysterium

tremendum y fascinosum

4.1. El concepto de heterotopía

Antes de llegar al ejemplo final para dejar abierta la discusión sobre la infancia y la

educación en la época contemporánea, quiero introducir una reflexión más sobre esos



18

espacios creados con los que la sociedad misma se estabiliza y exorcisa a sus otros.

Para ello voy a centrarme en el concepto de heterotopía. En sentido amplio y siguiendo

a Foucault (1967), se puede entender por heterotopía como lo otro dentro del cuerpo

social —recordemos que este concepto viene de la medicina y designa la formación de

un músculo en el lugar falso—. La particularidad de eso otro tiene que ver con el tipo de

relación en que entra con la totalidad social. Fundamentalmente, ese lugar heterotópico

se caracteriza porque en él aparecen y dominan unas reglas que no son las

acostumbradas, socialmente hablando. Es decir, o pueden subvertirse las reglas o

acordarse otras que en principio no tendrían cabida dentro de la sociedad. Objeto de un

análisis heterotopológico son entonces esos lugares que crea la sociedad para controlar

mejor y para disciplinar lo anormal. Se trata de lugares que, desde cierto punto, pueden

ser tolerados, pero en la medida en que no provoquen inconformidad y peligro para la

sociedad en general. Las heterotopías son, pues, lugares reales, pero que, a su vez,

tienen una carga mítica y simbólica, y fungen como respuesta a los lugares

acostumbrados de que se dispone.

Esos espacios, independientemente de cómo se los vea, se constituyen, en todo caso,

en el lugar de la posibilidad; en el lugar para posibles experiencias extraordinarias con

las que se ponen en tensión las relaciones de poder y de saber existentes.

Paradójicamente y según este punto de vista, las heterotopías tienen también una

carga ilustrada, pues, a partir de otros medios y de otras condiciones, lo que se sitúa allí

es lo que le resulta extraño a la razón; allí se ubica a lo “otro de la razón” para retomar

el título del trabajo de Böhme y Böhme13. Lo monstruoso, lo raro, lo ajeno,

incomprensible y extraño a la razón —a la sociedad— se vuelve tolerable, visible y

pensable una vez puesto en ese lugar en donde no represente peligro; pero, una vez

allí, se constituye también en objeto de fascinación para la razón —para la sociedad—

misma. Es en ese marco de comprensión que quiero analizar el reality Kid Nation; es

decir, como una actual heterotopía para la infancia.

4.2. El nuevo reality Kid Nation como heterotopía

13 Cf.: Böhme y Böhme, 1996.



19

Para el 19 de septiembre de 2007 salió al aire el nuevo reality Kid Nation. Se trata del

nuevo “experimento” del entertainment actual que, continuando con el formato del Gran

Hermano (La Isla de los Famosos, El Desafío, en nuestro contexto) y simulando en

cierto sentido la situación relatada en la película “El señor de las moscas” —película

basada en la novela “Lord of the Flies” de William Holding— transmite lo que hace un

conjunto de niños aislados de los adultos en aras de establecer formas de sociabilidad.

El programa enfatiza —“atrapa” a los espectadores— en las dificultades que representa

para este grupo de niños y niñas desarrollar formas de convivencia viables, sin la

supervisión, encauzamiento y orientación de los adultos14. Lo morboso, escandaloso,

polémico, controversial, voyeurista, utilitarista y, no por demás, interesante, es que se

trata de niños a los que, para no olvidar igualmente el “aliciente” económico al

convertirse éstos además en objeto de consumo, aprovechamiento y diversión, se les

paga una suma de dinero, no sólo si al final resultan ganadores del programa, sino

desde el contrato mismo, por aparecer en las emisiones —5000 dólares por su

participación en el show—. Igualmente, los 40 niños participan en el reality, no sólo con

el permiso de sus padres, sino bajo el condicionamiento de una cláusula contractual en

la que los padres se comprometen a guardar confidencialidad plena, al ceder los

derechos de imagen de sus hijos a perpetuidad y a no demandar a la CBS si alguno de

ellos resulta herido durante la grabación de Kid Nation. El desafío consiste en lograr que

los niños concursantes puedan crear una estructura social sostenida, sin ayuda de

personas adultas y con una serie de recursos propia del siglo XIX. Así, el propósito del

reality es poner a prueba la manera en que los niños reaccionan ante el reto de crear su

propia sociedad y transformar el pueblo fantasma de Bonanza City en un lugar habitable

y en una comunidad viable. Se trata de encauzar a estos niños —como instinto y

energías— a través de un trabajo, del trabajo de mostrar la posibilidad de acumulación

de capital —humano—.

14 Vale decir que este aislamiento no es total, ya que detrás de cámaras se encuentra un grupo de profesionales
(médicos, camarógrafos, psicólogos, productores) atento a intervenir, pero tan sólo en aquellos casos que se
consideren extremos.



20

Me interesa adelantar la reflexión sobre este tipo de espacios como heterotopías

sociales para la infancia, gracias a las cuales las industrias del entretenimiento nivelan

la diferencia de edades —rompen con una historia de la infancia como historia de la

demarcación—, debido, entre otras cosas, al grado de tecnificación que poseen. En

estos espacios que he denominado heterotópicos las representaciones sociales de la

infancia se desestabilizan de un modo permitido que, a su vez, fascina como

experimento. Así pues, si transformáramos el concepto que da sustento al reality a un

cuestionamiento orientador —motivo por el cual llamaría el interés de los espectadores

y habría, por tanto, que verlo—, éste podría ser el de qué tan adultos o no pueden ser

dichos niños.

Me llama la atención este acontecimiento —este evenement en el sentido

foucaultiano— no tanto por lo que representa en sí —por ejemplo para los niños y niñas

en cuestión—, sino por lo que da de que hablar sobre la infancia y por lo pertinente que

resulta entonces para una reflexión más profunda que entre en debate con los

planteamientos de los autores acabados de esbozar. De allí la idea de pensar esos

espacios para la infancia como espacios heterotópicos.

En primer lugar, el reality se puede concebir como una heterotopía contradictoria que

tiene “el poder de yuxtaponer en un solo lugar real, numerosos espacios, numerosos

emplazamientos que resultan ser incompatibles entre sí” (Albano, 2005, p. 74) y que,

además, se despliega configurando una situación contradictoria entre un espacio real y

no real. En ese lugar ficcional-real (reality) la sociedad experimenta con lo otro. Por eso,

en el reality no sólo se pone en cuestión la relación entre realidad y ficción, sino que,

como “experimento”, Kid Nation representa ese contra-emplazamiento, ese lugar “otro”,

a la vez real y ficcional, en el que a niños y niñas se les da un lugar bajo una modalidad

particular que la institución social misma tan sólo reconoce en su “otredad” fascinante:

así la sociedad se ve allí donde no está —la razón se ve en lo otro suyo—. La

heterotopía, a diferencia de la utopía, consiste en un lugar que se encuentra por fuera

de todos los lugares, pero que puede ser localizable. Y, en segundo lugar, se ve cómo

esa heterotopía contradictoria y paradójica activa también una serie de discursos que,



21

para nuestro propósito principal, hacen aparecer el concepto de infancia como una

construcción histórica atravesada por poderes y saberes. A partir de acá interesa

reflexionar, ya a otro nivel, cómo se movilizan las problemáticas que tratan sobre la

infancia, su “desaparición” y el “final de su educación”.

Históricamente la infancia se ha pensado como ese momento en el que se necesita de

conducción, control y regulación. Independiente de que sea buena en sí misma

(Rousseau) o de que sea perversa polimorfa, a esa infancia como terra incognita hay

que “robarle su experiencia” y procurarle otras que le permitan marchar

encauzadamente. La infancia aparece como ese mysterium fascinosum y tremendum

que, a semejanza de Dios, fascina y atrae a la vez, pero también aterroriza. No hay que

olvidar que por mucho tiempo se ha considerado a niños como presos de sus impulsos

e impresiones actuales —y es eso lo que, hasta cierto punto, se supone ha de mantener

vivo el interés de los espectadores—. En todo caso, se trata de un momento que no

puede tolerarse o no puede ser concebido, si no es como lugar u objeto de intervención

—del adulto—. La infancia sin intervención adulta no es pensable, ni concebible. De allí

la preocupación por esas infancias de la calle, anormales, necesitadas de reeducación,

pues el cuidado debe ser pensado como intervención —biopolítica—. Pero la infancia

como objeto desborda las fronteras de los discursos y prácticas con los que se vela por

su educación. Y si ya los niños no van a la escuela, es la escuela la que busca a los

niños. La infancia como población entra en un régimen biopolítico.

En el caso de Kid Nation, como experimento hasta cierto punto no controlado, la

infancia sólo puede tener lugar en ese emplazamiento heterotópico, pues allí se

exorcisa el misterio que ésta representa —descontrolada y ligada a sus instintos— en

una situación que es, a la vez, de cierta tolerancia y fascinación. A su vez, la infancia se

convierte en objeto de consumo, de explotación, de placer. Así, mientras más

aparentemente ficcional, más es el placer que genera a la mirada.

Digamos para concluir e iniciar la discusión que los medios le permiten a los niños la

participación en el mundo de los adultos, con lo que la imagen de la nueva infancia en



22

los mass medias entra en choque con las concepciones tradicionales. Esto además de

irritar y fascinar provoca la manifestación de los “expertos en la infancia” y pone en

tensión una serie de discursos con los que se evidencia que a esa infancia ya además

de explicarla hay también que explorarla, disfrutarla y mirarla, como en un reality: un

nuevo circo romano. Planteamientos de los autores acabados de mencionar no están

muy alejados de las situaciones que vivimos hoy con respecto a la infancia y su

educación, tal y como se trató de plantear con este ejemplo; de allí la importancia que

siguen teniendo para la discusión actual y para pensar la “realidad” actual de la infancia.

Bibliografía

ALBANO, Sergio (2005). Michel Foucault. Glosario de aplicaciones. Buenos Aires:

Editorial Quadrata.

ARIÈS, Philippe. El niño y la vida familiar en el Antiguo Régimen. Madrid: Taurus, 1987.

BÖHME, Hartmut y BÖHME, Gernot (1996). Das Andere der Vernunft. Frankfurt am

Main: Suhrkamp Verlag.

COMENIO, Juan Amós (1994). Didáctica magna. México: Editorial Porrúa.

DE MAUSE, Lloyd (ed.) (1997). Hört die Kinder weinen. Eine psychogenetische

Geschichte der Kindheit. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

FOUCAULT, Michel (1984). “De los espacios otros”. En: Architecture, Mouvement,

Continuité, no. 5 (octubre) (Conferencia dictada en el Cercle des études

architecturals, 14 de marzo de 1967). Traducida por Pablo Blitstein y Tadeo Lima.

Consultado en: http://www.urbanoperu.com/perullaqta/De-los-espacios-otros-

Foucault.

GIESECKE, Hermann (1996). Das Ende der Erziehung. Neue Chancen für Familie und

Schule. Stuttgart: Klett-Cotta.

HENGST, Heinz (1981). “Tendenzen der Liquidierung von Kindheit“. En: HENGST,

Heinz et al. Kindheit als Fiktion. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

HENGST, Heinz et al. (1981). Kindheit als Fiktion. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

HORKHEIMER, Max (1973). Teoría crítica. Barcelona: Barral Editores.

http://www.urbanoperu.com/perullaqta/De-los-espacios-otros-Foucault
http://www.urbanoperu.com/perullaqta/De-los-espacios-otros-Foucault


23

LENZEN, Dieter (1985). Mythologie der Kindheit. Die Verewigung des Kindlichen in der

Erwachsenenkultur. Versteckte Bilder und vergessene Geschichten. Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

LENZEN, Dieter (1989). “Kindheit”. EN: LENZEN, Dieter (ed.). Pädagogische

Grundbegriffe. Tomo 2. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, pp. 845-

859.

LENZEN, Dieter (1997). “Kind”. En: WULF, Christoph (ed.). Vom Menschen. Handbuch

Historiche Anthropologie. Weinheim und Basel: Beltz Verlag.

LUHMANN, Niklas (1991). “Das Kind als Medium der Erziehung“. Zeitschrift für

Pädagogik, No. 37, pp. 19-40.

POSTMAN, Neill (1983). Das Verschwinden der Kindheit. Frankfurt am Main: Fischer

Verlag.

RUNGE PEÑA, Andrés Klaus (1999). “La paradoja del reconocimiento de la niñez

desde la pedagogía. Reflexiones en torno al eco rousseauniano”. En: Revista

Educación y Pedagogía, no. 23 y 24, pp. 65-86.

WÜNSCHE, Konrad (1986). “Was kann ’Endlichkeit’ der Pädagogik heissen?“. En:

JUNG, Thomas, SCHEER, Klaus-Dieter, SCHREIBER, Werner (eds.). Vom

Weiterlesen der Moderne. Beiträge zur aktuellen Aufklärungsdebatte. Bielefeld:

Böllert, KT-Verlag, pp. 34-53.


